[bookmark: _GoBack]3-дәріс. Қазақ тіліндегі «адресат» пен «адресант» ұғымдары
Қазіргі лингвистикада коммуникация екі негізгі субъектінің өзара әрекеті ретінде қарастырылады: адресант (сөйлеуші, мәтін жасаушы); адресат (тыңдаушы, қабылдаушы). Адресант – белгілі бір ойды, ниетті, ақпаратты жеткізуші тұлға. Адресат – сол ақпаратты қабылдап, түсінетін, оған реакция білдіретін тұлға. Бұл екі ұғым бір-бірінен бөлек қарастырылмайды, себебі адресатсыз коммуникация болмайды. Адресанттың тілдік таңдауы, стилі, аргументациясы адресаттың жасына, әлеуметтік мәртебесіне, мәдени деңгейіне, дүниетанымына тікелей тәуелді.
Қазақ мәдениетінде адресант – жай ғана сөйлеуші емес, ол жауапкершілік иесі, бедел иесі, моральдық субъект. Қазақ тілдік дәстүрінде «аузы дуалы», «аталы сөз айтатын», «жасы үлкен» сияқты тіркестер адресанттың әлеуметтік салмағын көрсетеді. Осы тұрғыдан қазақы коммуникацияда адресант өз сөзінің салдарын ойлауға; артық сөйлемеуге; сөзін өлшеп айтуға міндетті. Бұл ерекшелік спичрайтингте сөйлеушінің имиджін қалыптастыруда; сөздің жауапкершілігін арттыруда маңызды рөл атқарады.
Қазақ тілінде адресат «тыңдаушы», «жұрт», «қауым», «ел» сияқты ұғымдармен астасып жатады. Адресат – пассив қабылдаушы емес, ол баға береді; мақұлдайды немесе қарсы шығады; сөздің әсерін анықтайды.
Қазақ қоғамында адресат әрдайым жас ерекшелігіне (үлкен-кіші), әлеуметтік иерархияға (аға–іні, басшы-бағынышты), туыстық қатынасқа
қарай жіктеледі. Сондықтан қазақ тіліндегі коммуникацияда бір адресатқа арналған сөз екінші адресатқа арналмайды; «бәріне бірдей сөйлеу» дәстүрлі мәдениетке тән емес.
Адресат факторы – копирайтинг пен спичрайтингтің өзегі. Копирайтингте адресат тұтынушы, оқырман, әлеуетті клиент. Қазақ тілді копирайтингте адресатқа бейімделу: тілдің жұмсақтығы; ұлттық құндылықтарға сүйену; тікелей қысымнан қашу арқылы жүзеге асады.
Мысалы, қазақ аудиториясында отбасы, дәстүр, бедел, ұят концептілері арқылы иландыру тиімді.
Спичрайтингте адресат – нақты тыңдаушы қауым. Сондықтан мұнда аудиторияның құрамы; психологиялық күйі; күтуі мен үміті ескеріледі.
Қазақ тіліндегі спичрайтингте адресатпен «ортақ кеңістік» құру; «біз» формасын қолдану; ортақ құндылықтарға сүйену негізгі стратегия саналады.
Қазақ тіліндегі коммуникацияда адресант пен адресат тең емес, бірақ өзара тәуелді. Адресант сөз бастайды, бағыт береді. Адресат сөздің тағдырын шешеді, оның құндылығын айқындайды. Осы байланыстың бұзылуы: сөздің әсерін әлсіретеді; коммуникациялық сәтсіздікке әкеледі.
Қазақ тілді копирайтинг пен спичрайтингте адресант – жауапты сөйлеуші; адресат – бағалаушы, әсерді анықтаушы тұлға. Адресат факторын ескермей құрылған мәтін ұлттық менталитетке сай келмейді; сенім тудырмайды; коммуникативтік мақсатқа жетпейді. Сондықтан адресант пен адресат ұғымдары – қазақ тіліндегі тиімді коммуникацияның өзегі.
Абай – ұлттық тілдің жанрлық-стилистикалық ерекшеліктерін толық меңгерген, лексикалық, фразеологиялық, паремиологиялық бірліктердің семантикасын жан-жақты түсініп, орнымен қолданған, коммуникативті стратегиялар мен тактикаларды, вербалды және бейвербалды қатынас талаптарын толыққанды меңгерген, ұлттық тіл мен мәдениет концептосферасын құрайтын концептілердің ұғымдық, бейнелі-ассоциативтік, құндылық сипатын жетік білген тілдік тұлға. А. Байтұрсынұлы «Әдебиет танытқыш» атты еңбегінде: «Асыл сөздің сипаттарын білумен адам ақын болмайды, бірақ  ақын адам сөздің асыл болатын сипаттарын білсе, сөзін таза, мінсіз шығарады. Асыл сөздің сипаттарын білу тыңдаушыға да қажет. Абайдан кейін сөзге талғау кіреді. Айтушы да, тыңдаушы да сөзді талғайтын боды, олай болғаны – Абай асыл сөздің айқындап нұсқаларын көрсеткеннің үстіне, аз да болса асыл сөз сипаттарын айтып та жұртты хабардар қылды. Абайдың «Өлең – сөздің патшасы, сөз сарасы» деген өлеңінде жақсы өлеңнің сипаттары да, қазақ ақындары мен тыңдаушылардың жоғарыда айтылған асыл сөзді танымайтын надандықтары да айтылып, аз да болса мағлұмат берілген..., сүйтіп, асыл сөздің сипаттарын білу жалғыз ақындарға емес, әр адамға керек. Жақсы сөздің сипаттарын білген адам сынай білмекші, сынай білуден сөз талғауы күшеймекші», – дейді. Абай шығармаларында коммуникация, коммуникативті қатынас, коммуникативті жағдаят, адресант, адресант, пресуппозиция, постпозиция мәселелері нақты сөз болған. Абай бұл атауларды қолданбаса да, олардың мәнін терең түсініп, шығармаларында сөз еткен.

· Адресанттың (сөйлеушінің) сөзі: 

Білімділер сөз айтса,
Бәйгі атындай аңқылдап,
Өзгелер басын изейді: 
«Әрине!» – деп мақұлдап.

Сылдырлап өңкей келісім
Тас бұлақтың суындай,
Кірлеген жүрек өз ішін
Тұра алмас асхат жуынбай.

Өзгеге, көңілім, тоярсың,
Өлеңді қайтіп қоярсың?
Оны айтқанда толғанып,
Іштегі дертті жоярсың.

Әуелесін, қалқысын,
От-жалын боп шалқысын.
Жылай-жырлай өлгенде,
Арттағыға сөз қалсын.

· Сөйлеушінің дайындығы, пресуппозиция: 

Сонда ақын белін буынып,
Алды-артына қаранар.
Дүние кірін жуынып,
Көрініп ойға сөз салар.

Қыранша қарап қырымға,
Мұң мен зарды қолға алар.
Кектеніп надан, зұлымға,
Шиыршық атар, толғанар.

Әділет пен ақылға
Сынатып көрген-білгенін,
Білдірсе алыс, жақынға
Солардың сөйле дегенін.

Іште қайғы, дерт пысып, 
Көкіректі өрт қысып, 
Айтуға көңілім тербенді. 
Өзің жалғыз, надан көп, 
«Ұқтырасың сен не?» – деп, 
Әулекі, арсыз елге енді? 

· Сөйлеуші (адресант) дұрыс болмаған жағдаят: 

Қобыз бен домбыра алып топта сарнап,
Мақтау өлең айтыпты әркімге арнап.
Әр елден өлеңменен қайыр тілеп,
Кетірген сөз қадірін жұртты шарлап.

Қайда бай мақтаншаққа барған таңдап,
Жиса да, бай болмапты, қанша малды ап.
Қазаққа өлең деген бір қадірсіз,
Былжырақ көрінеді солар даңдақ.

Мақтау  – жел сөз жанға қас. 

Жұрттың бәрі сөз сатқан. 

Басалқа сөз сенде жоқ, 
Айтқан сөзің – «малың шаш».

Ақын бұрынғы ақындардың әркімге арнап мақтау өлең айтып, сөздің қадірін кетіргенін батыл сынға алады. Ақымет Байтұрсынұлы ескі ақындар мақтауды, құттықтауды, сұрауды кәсіп қылғанын, байды, биді, ханды, төрені, мырзаны мақтап, тойын бастап, баласын  құттықтап, шапан кию, ат міну – әйтеуір нәрсе алу мақсатпен айтатын ақындар көп болғанын, біреулері «мақтасам – құр тастамас», –    деп, тек мақтап қана қойса, енді біреулері көрсете сұрағанын айта келіп, мақтау өлең, құттықтау өлеңдерді үміт өлеңдерге жатқызады. Абай Құнанбайұлы мұндай ақындарды сынайды: 

Бұрынғы ескі биді тұрсам барлап,
Мақалдап айтады екен, сөз қосарлап.
Ақындары ақылсыз, надан келіп,
Көр-жерді өлең қыпты жоқтан қармап.

А. Байтұрсынұлы бұрынғы ақындардың ақындығы күшті болғанмен,   сөздерінде «әдемілігінің жанында ат сүрінгендей міні тұрғанын», себебі қазақтың ол кездегі ақындары асыл сөз немен асыл болатынын ақындық сезімімен сезсе де, анық біліп жетпегенін айтады. Ғалым: «Асыл тас, асыл темір, асыл бұйым несімен асыл болатынын білмеген адам тастың, темірдің, бұйымның жақсысын тауып алуды білмейді. Сындар дәуірге дейін қазақ ақындары да, ақын сөзін тыңдайтын әлеуметі де сөз несімен асыл болатынын білмегендіктен, сөз бағасын көтере алмай, нарқын кеміткен», – дейді [59].
Абай бұрынғы ақындарды сынап қана қойған жоқ, өзі жаңа жол салып, үлгі көрсетті. Ақын өлеңдері арқылы өз позициясын да айқын көрсетеді: 

Ескі бише отырман бос мақалдап,
Ескі ақынша мал үшін тұрман зарлап.
Сөз түзелді, тыңдаушы, сен де түзел,
Сендерге де келейін енді аяңдап.

Осыған байланысты А. Байтұрсынұлы: «Қазақ ақындарының өздерінің де, сөздерінің де міндері, кемшіліктері, жаман әдеттері өнерпаз Еуропа жұртының сындар әдебиетін көргеннен кейін байқалып, көзге түскен.  Сонан кейін ғана Еуропа әдебиетінен тұқым алып, қазақ әдебиетінің сүйегін асылдандырып, тұлғасын түзеушілер шыға бастаған. Қазақ әдебиетінің асылдануына әсіресе әсері күшті болған – Абай сөздері. Абаймен қатар басқалар да шыққанмен, олар асыл сөздін жаңа сипатын Абайдай айқын көзге түсерлік етіп көрсете алғанжоқ. Сондықтан қазақ әдебиетінің сындар дәуірі Абай сөздерінен басталады», – дейді [59].

· Адресаттың (тыңдаушының) қабылдай алмауы: 

Сөзді ұғар осы күнде кісі бар ма?
Демеймін жалпақ жұртқа бірдей жағар.
Жазған соң жерде қалмас тесік моншақ,
Біреуден біреу алып, елге тарар.

Бір кісі емес жазғаным, жалпақ жұрт қой,
Шамданбай-ақ, шырақтар, ұқсаң жарар.
«Ит маржанды не қылсын» деген сөз бар,
Сәулесі бар жігіттер бір ойланар.

Өлеңді айтпақ түгіл, ұға алмайсың,
Айтсаң да үддасынан шыға алмайсың.
Сен білмейді екен деп айтпасын ба,
Неге мұнша сіресіп құп алмайсың?

Ақын елдің сөзді ұқпайтынын, жөн сөзге құлақ асқысы келмейтінін айта келіп: «Қазақ та адам баласы ғой, көбі ақылсыздығынан азбайды, ақылдың сөзін ұғып аларлық жүректе жігер, қайрат, байлаулылықтың жоқтығынан азады», – деп, нақты себебін көрсетеді. 
Ғұлама сөз қадірін түсінбейтін тыңдарманды қатаң сынға алады: 

Жүрегі – айна, көңілі ояу,
Сөз тыңдамас ол баяу.
Өз өнері тұр таяу,
Ұқпасын ба сөзді тез?

Әблет басқан елерме,
Сөзге жуық келер ме?
Түзу сөзге сенер ме
Түзелмесін білген ез?

«Айтшы-айтшылап» жалынар,
Ұққыш жансып шабынар.
Ұқпай жатып жалығар
Ұйқылы-ояу бойкүйез.

Жас баладай жеңсік қой,
Байлаулы емес ақыл, ой,
Ойлағаны – айт пен той,
Ыржаң-қылжаң ит мінез.

	Сөз зергері коммуникация сәтті болған жағдаят пен сәтсіз жағдаятты қатар қойып, салыстырады:  Естілердің айтқан сөздерін ескеріп жүрген кісі өзі де есті болады. Әрбір естілік жеке өзі іске жарамайды. Сол естілерден естіп, білген жақсы нәрселерді ескерсе, жаман дегеннен сақтанса, сонда іске жарайды, сонда адам десе болады. Мұндай сөзді есіткенде шайқақтап, шалықтанып не салбырап, салғырттанып есітсе, не есіткен жерде қайта қайырып сұрап, ұғайын деп тұшынбаса, не сол жерде сөздің расына көзі жетсе де, шыға беріп қайта қалпына кетсе, естіп-есітпей не керек? «Осындай сөз танымайтұғын елге сөз айтқанша, өзіңді танитұғын шошқаны баққан жақсы», – деп бір хакім айтқан екен, сол секілді сөз болады.
Бұл үзіндіден ғұламаның коммуниканттардың (диалогқа қатысушылардың, сөйлесушілердің) аялық білімі туралы тұжырымын аңғаруға болады. яғни «Естілердің айтқан сөздерін ескеріп жүрген кісі өзі де есті болады» деген тұжырымы арқылы Абай естілердің (адресанттың) жөн сөзін тыңдаған адамның аялық білімі артатынын, сондықтан сөзді түсініп, ұға алатынын айтады. Осы идеяны өлеңдерінен де аңғаруға болады: 
 
Шырқап, қалқып, сорғалап, тамылжиды,
Жүрек тербеп, оятар баста миды.
Бұл дүниенің ләззәты бәрі сонда,
Ойсыз құлақ ала алмас ондай сыйды.

Ақылдының сөзіндей ойлы күйді 
Тыңдағанда көңілдің өсері бар.
Сөз мәнісін білерлік кейбіреу бар. 
Абайлар әрбір сөзді өз халынша.

Сұлу қыз бен я батыр
Болмаған соң Тәңірі алғыр
Шығып кетер я қалғыр,
Оған ақыл – арам без.

Наданның көңілін басып тұр 
Қараңғылық пердесі. 
Ақылдан бойы қашық тұр, 
Ойында бір-ақ шаруасы.

Қызыл тілім буынсыз, 
Сөзімде жаз бар шыбынсыз. 
Тыңдаушымды ұғымсыз 
Қылып Тәңірім берген-ді. 

деген өлең жолдарында тыңдаушының (адресаттың) сөйлеушінің (адресанттың) сөзін ұға алмай, қабылдай алмай жатқаны, аялық білімі сәйкес келмеген жағдаятты жырға қосады.  Мұнда ақын сыйды ала алмас ойсыз құлақ,  наданның көңілін басып тұрған қараңғылық пердесі, ақылды арам без ретінде қабылдап, шығып кететін, қалғып кететін тыңдаушылар туралы тұжырымдары арқылы аялық білімнің сәйкес келмей жатқанын көрсетеді.  

Мұны жаздым ойланып,
Ойда бардан толғанып.
Кірсе ішіңе оқи бер,
Бозбалалар, қолға алып.

Мұны оқыса кім танып,
Жүрегіне от жанып,
Сөзді ұғарлық жан тапса,
Айтса жарар ән салып.

Ақылыңа сөзің сай,
Сіз – жалын шоқ, біз – бір май.
Ыстық сөзің кірді ішке,
Май тұра ма шыжымай.

Жақсыға айтсаң, жаны еріп, 
Ұғар көңіл шын беріп, 
Дертті ішіне ем көріп, 
Неге алтынды десін жез?

деген өлең жолдарында коммуниканттардың (сөйлесушілердің, сөйлеуші мен тыңдаушының) аялық білімі жақын келгенін көрсетеді. 
	Қоғам шындығын жырға қосқан ақын коммуниканттардың деңгейі, аялық білімі әртүрлі болуына байланысты перцепциясы, сөзді қабылдауы да әртүрлі болып жатқанын ашық айтады: 

Біреу ұқпас бұл сөзді, біреу ұғар,
Бағасын пайым қылмай аң-таң қалар.

Сөзді ұғар осы күнде кісі бар ма?
Демеймін: «Жалпақ жұртқа бірдей жағар».
Жазған соң жерде қалмас тесік моншақ,
Біреуден біреу алып, елге тарар.

Қара басқан, қаңғыған, 
Қас надан нені ұға алсын? 
Көкірегінде оты бар 
Құлағын ойлы ер салсын. 

Не пайда бар, мың надан 
Сыртын естіп таңдансын. 
Онан дағы бір есті 
Ішкі сырын аңғарсын. 

Бір кісі емес жазғаны – жалпақ жұрт қой,
Шамданбай-ақ, шырақтар, ұқсаң жарар.
«Ит маржанды не қылсын?!» деген сөз бар,
Сәулесі бар жігіттер бір ойланар...
 
· Коммуникация сәтті болған жағдаят:

Көңіл құсы құйқылжыр шартарапқа,
Адам ойы түрленіп ауған шақта.
Салған ән — көлеңкесі сол көңілдің,
Тактысына билесін ол құлаққа.

Ұйықтап жатқан жүректі ән оятар, 
Үннің тәтті оралған мәні оятар. 
Кейі зауық, кейі мұң дертін қозғап, 
Жас балаша көңілді жақсы оятар.

Құлақтан кіріп, бойды алар 
Жақсы ән мен тәтті күй.

	Коммуникация сәтті болуы үшін адресанттың ғана дұрыс болуы немесе адресаттың ғана дұрыс болуы жеткіліксіз. Екеуі де бір арнада тоғысып, сөйлеуші мен тыңдаушының аялық білімі сәйкес келуі керек, пресуппозиция дұрыс болуы керек, т.с.с. Бұл талаптар ақынның шығармаларында толық көрініс тапқан: 
Білімдіден шыққан сөз
Талаптыға болсын кез.
Нұрын, сырын көруге,
Көкірегінде болсын көз.

Көлеңкесі түседі көкейіңе,
Әр сөзін бір ойланып салмақтасаң.

Мендей ғаріп кез болса,
Мойын салсын, ойлансын.
Қабыл көрсе сөзімді,
Кім таныса, сол алсын.

· Коммуникация сәтсіз болған жағдаят:

Біреуі олай, біреуі бұлай қарап, 
Түгел сөзді тыңдауға жоқ қой қазақ.
Ендігі жұрттың сөзі – ұрлық-қарлық, 
Саналы жан көрмедім сөзді ұғарлық. 

Осы күнде, осы елде дәнеме жоқ 
Мейір қанып, мәз болып қуанарлық.

Сәлем – борыш, сөз – қулық болғаннан соң 
Қандай жан сырттан сөз боп, сыналмай жүр? 
Осы елде бозбала жоқ сөзді ұғарлық, 
Үзілмес үмітпенен бос қуардық. 

Коммуникацияның сәтсіз болуы сөйлеушіге де байланысты. Сондықтан ақын шығармаларында адресант факторы анық көрсетілген: 

Өлеңге әркімнің-ақ бар таласы, 
Сонда да солардың бар таңдамасы. 
Іші – алтын, сырты – күміс сөз жақсысын 
Қазақтың келістірер қай баласы? 

Өлең  – сөздің патшасы, сөз сарасы, 
Қиыннан қиыстырар ер данасы. 
Тілге жеңіл, жүрекке жылы тиіп, 
Теп-тегіс, жұмыр келсін айналасы. 

Бөтен сөзбен былғанса сөз арасы, 
Ол  – ақынның білімсіз бишарасы. 
Айтушы мен тыңдаушы көбі  – надан, 
Бұл жұрттың, сөз танымас бір парасы.

Әйтеуір «Ақсақалдар айтпады,  – деп
Жүрмесін деп, аз ғана сөз шығардық.

Сол сияқты адресат факторы да ғұламаның назарынан тыс қалмаған: 

Әбілет басқан елерме, 
Сөзге жуық келер ме? 
Түзу сөзге сенер ме, 
Түзелмесін білген ез? 

Жас баладай жеңісқой, 
Байлаулы емес ақыл, ой. 
Ойлағаны – айт пен той, 
Ыржың-қылжаң ит мінез.

Ақыл сөзге ынтасыз, жұрт шабандап, 
«Көнгенім-ақ соған!»  – деп жүр табандап. 
Кісімсіген, жеп кетер білімсіз кеп, 
Жіберсем өкпелеме көп жамандап. 
Қарны тоқ қаса надан ұқпас сөзді.

А.Байтұрсынұлы бұрынғы ақындар сөзін мінсіз етіп шығара алмағандықтан, тыңдаушысының да асыл сөз турасындағы білімі ақындардікіндей болып, олар да ақын созін тексеріп, сынға сала алмағанын айтады. 
Абай сөздің әсері (эффектісі) туралы да сөз еткен. Ғұлама алдымен сөзді екіге бөліп алғаны байқалады: жөн сөз және орынсыз сөз.  
· Жөн сөз
Буынсыз тілің,
Буулы сөзің
Әсерлі адам ұғылына, –

деп жырлаған ақын сөзімен елді түзеуді мақсат етеді. Сондықтан шығармаларының негізгі тіні – «наданның көңілін ашу»: Сократқа у ішкізген, Йоанна Аркті отқа өртеген, Ғайсаны дарға асқан, пайғамбарымызды түйенің жемтігіне көмген – кім? Ол – көп, ендеше, көпте ақыл жоқ. Ебін тап та, жөнге сал.
Адам  баласын заман өсіреді, кім де кім жаман болса, оның замандасының бәрі виноват.
Мен егер закон қуаты қолымда бар кісі болсам, «Адам мінезін түзеп болмайды» деген кісінің тілін кесер едім.
Жүз тура жолдағыларды шатастырушы кісі бір қисық жолдағы кісіні түзеткен кісіден садаға кетсін!

